# وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ [ قرآن كرم ]



## المُسلم من سَلِمَ النّاس من يدِه ولسانِه

[حديث شريف]

"لتعارفوا " نشرة شهرية تصدر عن مؤسّسة العلاّمة السيّد علي الأمين للتعارف و الحوار - إصدار: عدد شهر شباط - سنة 2015 م

## العلاَّمة السيد علي الأمين في ذكرى الشهيد رفيق الحريري: رجل الدولة ورمز الإعتدال والوحدة الوطنية



تعاقبت على السلطة في لبنان منذ عهد الإستقلال شخصيًات عديدة وقيادات مختلفة تركت آثاراً حميدة سـجَلت في تاريخ لبنان الحديث،وبعض تلك القيادات اقتصرت تأثيراته في حدود معيّنة لم تتجاوز حدود المنطقة التي خرج منها أو الطائفة التي كان ينتمي إليها، وبعض آخر تجاوز في تأثيراته كل الحدود الضـيُقة المناطقية والطائفية لتصبح

صورته بحجم الوطن وفي طليعة رجالات الدولة والشعب والأمّـة الذيـن تعقد عليهـم الآمال في المراحل الصـعبة والمحطات العسيرة.

وقليلون هم الأشخاص الذين يجود بهم الزمن وتبقى آثارهم وتأثيراتهم فاعلة في الحياة العامة والسياسية بعد رحيلهم.

وقد أدرك اللبنانيون منذ إطلالة الرئيس رفيق الحريري على العمل الإجتماعي والسياسي أنه الشخص الذي تتوفر فيه مؤهلات غير عادية تجعل منه الرجل القادر على قيادة سفينة الوطن إلى شاطئ الأمان وإخراجه من الحروب التي وقعت على أرضه باسم القبائل والطوائف والأحزاب والتي كادت أن تودي بالوطن وأهله إلى التقسيم والضّياع.

قد أنعم الله على الرئيس الحريري ولم يشا أن يستأثر بالنعمة وحده بعيداً عن معاناة شعبه ووطنه، فسخر كل تلك الإمكانات والقدرات والعلاقات لمصلحة الشعب والوطن فعمل بكل جد واجتهاد بعيداً عن الأضواء لولادة اتفاق الطائف الذي أنهى الحرب وآثارها التدميرية، وبعد وصوله إلى السلطة التي لم يكن محتاجاً إليها في ظهوره وشهرته بل كانت السلطة محتاجة إلى أمثاله ليعيد بناء الدولة ويقود ورشة الإعمار والبناء لما هد مته الحرب، فلم يفرق في عمله بين منطقة وأخرى ، ولا بين مذهب وآخر، ولا بين طائفة وغيرها، وقد أراد نهوض لبنان وطناً وشعباً فعمل على إعادة اللحمة الوطنية وقيامة دولة المؤسسات والقانون مجسداً في ذلك إيمانه بربه ووطنه وقدرات شعبه على طي صفحة الماضي والنظر إلى المستقبل.

وقد تجاوز في عمله وتطلعاته كلّ المنطلقات المحدودة التي ينطلق منها معظم القيادات في لبنان فكان القائد العابر لحدود المناطق والطوائف والمذاهب إلى رحاب الوطن والإنسان.

وهــذا الســلوك الوطنــي والإنساني جعل من الرئيس الحريــري ذا مكانة متميّزة تحظى بالثقة والإحترام في المجتمع الدولي، ومن خلال الثقة به عادت الثقة بلبنان وطناً قادراً به وبشعبه على النهوض واستعادة موقعه في العالم.

وقد شعر اللبنانيون بأن مرحلة جديدة من الإستقرار والإزدهار تنتظرهم من خلال هذه القيادة الوطنية الصادقة وذات البعد الإقليمي والدولي والتي



العلاَمة السيد علي الأمين يتلو الفاتحة على ضريح رئيس الوزراء اللبناني الشهيد رفيق الحريري ورفاقه رحمهم الله

توظف مكانتها وقدراتها في مصلحة وطنها وشعبها، ولكن الجريمة النكراء التي استهدفت الرئيس الحريري استهدفت هــذا الأمل الجديد الذي عقده عليه اللبنانيون واســتهدفت الوطــن الذي أعاد بنيانه وإعمــاره، ولكن الرئيس الحريري سيبقى من الرجال الذين مــلأوا الدنيــا بذكرهم الجميل وشــغلوا الناس بآثارهم الحميدة، وقد تميّزت شخصــيّته بســمات الكبار وســلوك الأحرار وتجسّــدت فيها شجاعة الرأي والمواقف الصــادقة والإيمان الراسخ والحب الخالص لشعبه ووطنه، ومثل هؤلاء الرجال يتحولون إلى مدرسة في شعوبهم ومجتمعاتهم تعصى على الموت والنسيان، ولذلك سيبقى الشعب اللبناني وفياً لذكرى الرئيس الحريري مصراً على مواصــلة طريقه في الوحدة الوطنية والإعتدال وبناء دولة المؤسسات والقانون.

## الأمين: «مجلس حكماء المسلمين» لترسيخ الاعتدال الإسلامي ووحدة المسلمين

- مجلس الحكماء المسلمين خطوة هامة لنشر ثقافة التسامح والاعتدال
  - دولة الإمارات العربية المتحدة نموذج

للدعوة إلى جمع الكلمة ونبذ العنف والتطرف رأى العلامة السيد على الأميان أن «الأمة تتطلع إلى علمائها وولاة أمرها، لبذل الجهود وتضافرها، لوقف الصراعات الدموية التي تعصف بوحدة الأمة في أكثر من قطر ومكان»، مشيراً إلى «وجود مشكلات وصعوبات في إيصال خطاب الاعتدال والتسامح، بحيث يكون مرجعية لعموم المسلمين»، ومعتبراً ذلك من «نتائج الصراعات التي طغت على سطح الأحداث، حتى أصبح الشباب معرضين لكثير من المشكلات في عصرنا الراهن».

وأوضح العلامة الأمين خلال مشاركته في اجتماع «مجلس حكماء المسلمين» الذي انعقد في أبوظبي الأسبوع الماضي، أنّه «على المؤسسات الدينية القيام بدورها، وعلى وجه الخصوص الأزهر الشريف الذي يشكل مرجعية كبرى للمسلمين في شؤونهم الدينية» وقال: «إنّ «مجلس حكماء المسلمين» الذي يترأسه الإمام الأكبر شبيخ الأزهر هو من المؤسسات المعقود عليها أمل الأمة في اتساع دائرة خطاب الاعتدال وانتشاره لمواجهة الفكر المتطرف والتصدي للعنف وإظهار الصورة الحقيقية للإسلام، والمطلوب من الدول المحبة للسلم الاجتماعي أن تحتضن هذا الفكر»، مشيداً



العلامة السيد علي الأمين مشاركاً في المجلس برئاسة شيخ الأزهر في أبو ظبي

بـ«موقف دولة الإمارات العربية المتحدة ودورها الرائد في الوحدة بين المسلمين، والسعي لجمع كلمتهم، وهي الدولة النابذة للعنف والتطرّف بأشكاله كافة، في أي مكان بالعالم، وكان لها السبق في مساندتها ومساعدتها لنشـر خطاب الاعتدال في محطات عديدة، ومنها موقفها الداعم للسـلام والأمن وإظهار الصـورة الحقيقية للإسـلام الذي تجلّى في أكثر من موقف، ومنها احتضائها مجلس حكماء المسلمين في أبوظبي الذي يترأسه شخصية دينية تحظى بحب المسلمين واحترامهم وهو فضيلة الإمام الأكبر الدكتور أحمد الطيب شيخ الأزهر»، ومؤكداً أنّ «مجلس حكماء المسلمين»، يشكل خطوة مهمة من أجل ترسيخ مفهوم ومنهج الاعتدال الذي يتميّز به الدين الإسلامي والذي يسعى إلى وحدة المسلمين وجمع كلمتهم»، وداعيـاً «إلى تضـافر الجهود من أجل وحـدة الأمة ولمواجهة ما يحاك ضد شبابه».

اللواء، ١٧ شباط ٢٠١٥

#### AL Azhar AL Shareef - الأزهَرُ الشَّرِيفُ Tuesday 17 Feb 2015 10:36am - @



### العلاَّمة السيد على الأمين يُعزِّي الإمام الأكبر والبابا تواضروس في ضحايا المجزرة الإرهابية

أرسل العلاَّمة السيد «علي الأمين»، المرجع الديني البناني، عضو مجلس حكماء المسلمين، برقية تعزية إلى فضيلة الإمام الأكبر أد/أحمد الطيب، شيخ الأزهر الشُريف، وإلى قداسة البابا تواضروس الثاني، بابا الإسكندرية، بطريرك الكرازة المرقسية، أعرب خلالها عن خالص تعازيه في ضحايا المجزرة الإرهابية التي ارتكبتها «داعش» بحق العمال المصريين الأبرياء في ليبيا.

ووجّه «الأمين» تعازيه ومواساته إلى الشَّعب المصري في المجزرة المروّعة التي ارتكبها المجرمون الأشـقياء بحق أبناء مصـر الأبرياء في ليبيا، سائلًا الله تعالى أن يحفظ مصر وشعبها من كل سوء..

موقع الأزهر الشريف

## خلافات الصحابة . . واجترار التاريخ! تركى الدخيل

في أكثر من برنامج، تُستحضر القضايا التاريخية. مثل الخلاف الذي شــجر في بــدء التاريخ الإســلامي. والذي تفرعت عنه الطوائف، لتصبح تلك الخلافات موضع حديث وجدل وتأليف منذ تلك الفترة وإلى اليوم. مع أن هناك توصية عقائدية يمكن أن تطوّر وهي الحث على: «الكف عن الذي شـجر بين الصـحابة». وبهذا الكف نلتفت إلى دنيانا ومصالحنا. ونتعايش مع المختلفين جميعاً، مهما كانت مذاهبهم أو أديانهم. وبما أننا نرعى حوار الأديان في العالم والملك ـ حفظه الله ـ بنفسـه يتابعه ويدعمه، فمن باب أولى أن تتعايش الطوائف فيما بينها.

التسامح مع اليهودي والمسيحي الذي استطعنا أن نمارسه يمكننا أن نطبق تسامحاً خيرا منه مع بعضنا

القنوات التي تحاول إعادة بعث تلك الخلافات والنفخ في الرماد لإشعال نار قد هدأت لا يمكننا أن نصفها بالقنوات التي تفعل خيراً للمجتمـع. تلك المناظرات التي تتحدث عن عائشــة ومعاوية، وعن عمرو بــن العاص والتحكيم، وعن السقيفة، وتشتعل الحوارات فيها وترتفع الأصوات لن تقدم بل ستؤخر. بنهاية المطاف سيبقى السني سنياً والشيعي سيبقى شيعياً، والأولى البحث عن المشتركات بين الطوائف. وهذا المشروع يقوده السيد على الأمين، وهو الشيعي الفاضل والمرجع المتبحر. يبحث منذ عقود عن آلية للبدء بتعايش وتآلف.

السيد علي الأمين يجعل خطاب العقل أساساً في الطرح

الديني، لأن المتخاصــمين في المذاهب لو حكّموا عقولهم والدفاع عن حظوظ النفس، حينها لن يكون التعصب قائماً الصوت المتطرف هو الأعلى والأقدر على التجييش للأسف! قال أبو عبدالله غفر الله له: ليت القنوات الفضائية التي

حدثت في تاريخ الإســـلام الأول والتي لم نشهدها، ولسنا متعبدين بدراســتها، فـ «تلك أمة قد خلت لها ما كســبت ولكم ما كسبتم»! فهل يمكننا الخروج من حصار التاريخ إلى سعة الواقع؟!

## صدر عن دار مدارك للنشر كتاب للعلامة السيد على الأمين «زبدة التفكير في رفض السب والتكفير يبحث في حكم الكفر والإيمان بالنسبة لأهل الكتاب بيروت «السياسة الكويتية» ٢٠١٥/٠٢/١٥

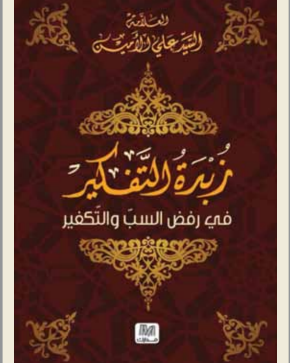
في حمولة التاريخ الذي بين أيديهم لوجدوا أن التاريخ حمل الصواب والخطأ، الكذب والصدق، الدفاع عن الدين ومحرّكاً لأفكارنا. حتى إن بعض علماء الشيعة والسنة حاولوا الخروج بمذاهبهم من التقوقع والتعصب، لكن بقى تحيى المناظرات تلو المناظرات، تفتح النقاشات في التنميـة، وفي الأنظمة والقوانين، وفي المشـتركات بين المسلمين، وفي إعمار الأرض وبنائها، وفي الاقتصاد، وفي العمـل، وفي التخطيط، وأن تهجر تلك المشـاجرات التي

الوطن أون لاين



### العلامة السيد على الأمين عن قتل الأسرى والأبرياء وتعذيبهم لأ قال الله تعالى (ويطعمون الطعام على حبّه مسكيناً

ويتيماً وأسيرا) إنّ قتل الأسرى والأبرياء - من كل بني البشــر – وظلمهم وتعذيبهم جريمة نكــراء تهتزُ لها قلوب أهل الأرض والسماء، وقد جاء في الحديث ( وقد اشتد غضب الله على من ظلم من لا يجد ناصراً غير الله، وأفحشس الظلم ظلم المستسلم) وقال تعالى (من قتل نفساً بغير نفس أو فساد في الأرض فكأنما قتل الناس جميعا) فويحكم ماذا تفعلون؟ «لقد جئتم شيئاً إِدًا تكاد الســموات يتفطّرن منه وتنشَــقُ الأرض وتخرّ



يشتمل الكتاب في طبعته المزيدة والمنقحة على

موضـوعات عدة ذات الصـلة بمسـائل التكفير التي

نُبشت من الماضي لتوظيفها في صراعات الحاضر

بين المسلمين أنفسهم وبينهم وبين غيرهم من أتباع

الديانات والرسالات الأخرى، ويشتمل أيضاً على البحث

عـن حكم الكفـر والإيمان بالنسـبة إلى أهـل الكتاب

والعلاقة معهم في ضوء القرآن الكريم، وفيه بحوث عن

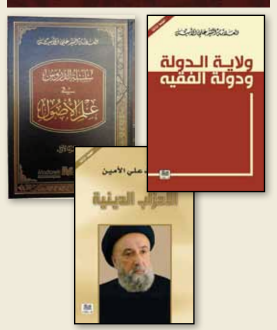
كما صدر سابقاً عن نفس الدار للعلامة الأمين، كتب

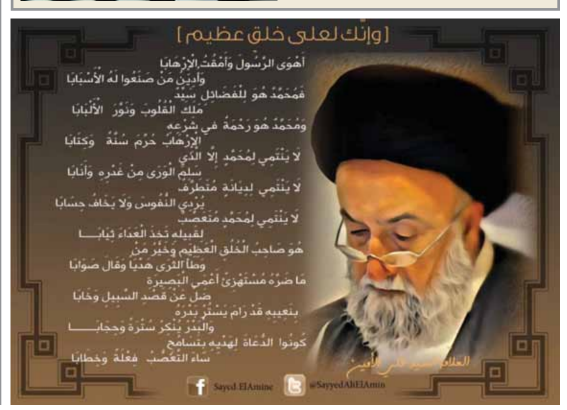
عدة: كتاب (ولاية الدولة ودولة الفقيه) وكتاب (الأحزاب

الدينيــة)، وكتاب (سلسـلة الدروس في أصـول الفقه،

مسائل عدة مرتبطة بتعدد الآراء والأفكار.

الجزء الأول).





# استراتيجية تعزيز الحوار وبناء القدرات ونشر الوعى مجلس حكماء المسلمين يقررؤية مستقبلية لتعميم صحيح الإسلام جهود حثيثة لتعزيز حوار الأديان والطوائف والمذاهب الإسلامية

منتصر الشطبي – الأسبوع

دعــا ‹مجلسُ حكمــاء المسـلمين› عقلاءَ الأمّــة وجميعَ الغيورين على الإسلام وأهله والأجيال المقبلة إلى العمل كتفًا بكتف من أجل وقف حمامات الدم، التي تسيل بغزارة هذه الأيام في بعض ديار الإسلام، دون رادع من دين أو وازع من وجدان أو ضمير.

وناشد المجلس جميع الأطراف، المؤسسات الرسمية والأهلية، أو الفئات الطائفية بغرض تضميد الجروح النازفة، ومِنْ ثُمَّ الانخراطَ فورًا في حوار بين كلِّ الجهات المتنازعة، مهما كانت المسوغات أو الذرائع والمبررات.

وناقشس المجلسُ في اجتماعه الثالث الني عُقد في أبو ظبي يوم الخميس الماضيي (٢٢ ربيع الآخر ١٤٣٦ هجرية - ١٢ فبرايـر ٢٠١٥ ميلادية > أهمية إيجاد أدوات ووسائل عملية لتعميم ثقافة السلم والتسامح وتعزيز الحوار داخل المجتمعات المسلمة، بمؤازاة الحوار مع جميع الأديان حول مختلف القضايا الإشكالية أو المختلف علىها أو حولها.

وأقرُّ المجلسُ خُطَّتَه وأهدافَه الاستراتيجية على مدى السنوات الثلاث المقبلة، التي تنطلق من نشر وتعميم صحيح الإسلام، وفُهْم رسالته السامية، التي تتطلب من أجـل تحقيقها العمل على إطفاء الحرائق، وضـرورة تلاقح الثقافات على شتى المستويات الدينية والأخلاقية والفلسفية أو المعرفية، وإعداد الجيل المقبل من العلماء العقلانيين والمتنورين، من أجل عمارة الأرض بالسلم والوئام بدل الحرب والخصام.

وتقتضي إسـتراتيجية ‹مجلس حكماء المسلمين› العمل على ثلاثة محاور:

- ١ تعزيز الحوار.
- ٢- بناء القدرات.
- ٣– نشر الوعى.

وقد تضمنت إستراتيجية ‹مجلس الحكماء› خطة شاملة تؤكد أهمية الحــوار في مجال تعزيز الخطاب الديني، الذي يعكس قيم وتعاليم الإســـلام، والانخـــراط في حوار مفتوح مع جميـع النخب الدينيـة والفكرية والسياسـية وقادة المجتمـع المدني في العالم أجمع من دون اسـتثناء. هذا بالإضافة إلى العمل الفوري والحثيث على بناء القدرات من خــلال مناهج تلبي احتياجات الشــباب في القرن الحادي والعشــرين، وتدريب الشخصيات الدينية على رفد الخطاب السلمي العالمي بقيم التعارف الإسلامية المدهشة، ونبذ العنف والتطرف وإقصاء الغلاة والمتشددين، الذين يضيقون على الناس حياتهم.

إلى جانب ذلك تتضمن الإسترايجية مرتكزات عملية وخطوات ميدانية جادة تســاهم بفعالية في رفع مســتوي الوعى بالإسلام ورحمته وسلماحته، ومسلعدة الشباب المسلم وغير المسلم على تنظيم الملتقيات والمنتديات بغرض تبادل الخبرات في إطار تعزيز ثقافة السلام، من خلال تنظيم ورش التدريب والتأهيل لإعداد العلماء الشباب للنهوض بثقافة السلم والتسامح والحوار، كما يليق بالدين الحنيف، الوجه الآخر للسلام كما أراده الله سبحانه وتعالي في محكم تنزيله والسنة الشريفة.

كذلك تضمنت استراتيجية ‹مجلس حكماء المسلمين› تشكيل ‹فرق ســلام› مهمتها زيارة المناطق الساخنة في إطار المحاولات لفض النزاعات بالسبل السلمية، وتنظيم مؤتمرات إقليمية سنوية تشارك فيها جميع النخب من الطوائف والمذاهب الإسلامية لتعميق ثقافة السلم والحوار



كما تضمنت الاستراتيجية إقامة شراكات مع الجامعات المهمــة حول العالم بغرض تنظيم ندوات وملتقيات دورية للطلبة بغرض تعزيز ثقافة الحوار والتسامح وقبول الاخر على اختلافه أو تباينه سواء في الآراء والأفكار أو المعتقدات. هذا بالإضافة إلى إقامة المكتبات المعززة بالكتب التنويرية التي تضيء على الإســـلام بروحه النقية الخالية من أدران التعصب والإنغلاق، المطرزة بالقيم الإنسانية النبيلة على كل المستويات الدينية والأخلاقية، لمساعدة الباحثين والدارسين في تعميق ثقافة السلم والتسامح وترسيخ قيم الحوار والمشاركة الإيجابية في عمارة الأرض بالخير والجمال والمسرة.

ومن ضمن الخطوات العملية في استراتيجية المجلس إنشاء دار نشــر تعني بطباعة محتوي ‹ثقافة الســلم› وتعميمها على أكبر قدر ممكن من شرائح المجتمعات المسلمية. هذا إلي جانب ‹مشروع ١٠٠ ســؤال ملح›، وهو برنامج ثقافي معرفــى يهدف إلى معالجة أبرز المســـائل المثيرة للجدل، التي تواجه المسلمين راهناً ومستقبلاً، وهي مستقاة من متابعة دقيقة لاهتمامات وتساؤلات المسلمين وغير المسلمين حول الإسلام، وحول موقفه من العنف المستشرى في غير مكان، بالإضافة إلى موقفه من السلام كقيمة إنسانية ملحة للنماء والرخاء. ومن جملة ما يسعياليه البرنامج من خــلال الإجابة على هذه التســاؤلات، تبديد الصورة النمطية السائدة عن الإسلام في وسائل الإعلام والمؤسسات والمجتمعات الدينية والفكرية والمدنية. هذ فضلاً عن إشاعة ثقافة الإسلام السمحاء الرحيمة.

### إنضمام سوار الذهب والأمين إلى مجلس حكماء المسلمين

وفي إطار نهج التجديد والانفتاح على العلماء والمفكرين والباحثين العقلانيين الني يعتمده (مجلس حكماء المسلمين›، لتعزيز الحوار وترسيخ مبدأ الانفتاح وتعميم ثقافة السلم والتسامح في المجتمعات المسلمة بين مختلف أطياف الأمة، بكل انتماءاتها الطائفية والمذهبية والعقائدية أو الآيديولوجية، بضوء هذا النهج السامي انضم إلى عضوية المجلس، كل من المشير/عبد الرحمن محمد حسن سوار الذهب رئيس جمهورية السودان الأسبق، رئيس مجلس الأمناء في ‹منظمة الدعوة الإســلامية›، وســماحة العلامة

السيد على الأمين أحد أبرز المراجع الدينية الشيعية بلبنان. وشارك سوار الذهب والأمين في اجتماع المجلس الثالث الذي عقد في أبو ظبي يوم الخميس الماضي (٢٢ ربيع الآخر ١٤٣٦ هجرية - ١٢ فبراير ٢٠١٥ ميلادية>.

- ويضم المجلس فضيلة الإمام الأكبر أ.د/أحمد الطيب شيخ الأزهر الشريف رئيساً ‹مصر›.
- فضيلة الشيخ الأستاذ الدكتور عبد الله بن بيه رئيس ‹منتدي تعزيز السلم في المجتمعات المسلمة› -
- الأمير غازي بن محمد بن طلال رئيس مجلس أمناء مؤسسة آل البيت الملكية للفكر الإسلامي – الأردن.
- معالي أ. د. محمد قريش شهاب وزير الشؤون الدينية سابقا – أندونيسيا.
- المشير/عبد الرحمن محمد حسن سوار الذهب رئيس جمهورية السودان الأسبق، رئيس مجلس الأمناء، منظمة الدعوة الإسلامية.
- سماحة العلامة السيد على الأمين مرجع ديني لبناني.
- أ.د شارمون جاكسون صاحب كرسي الملك فيصل في الفكر الإســـلامي وثقافته، جامعـــة جنوب كاليفورنيا – الولايات المتحدة.
- فضيلة أ.د/حسن الشافعي عضو هيئة كبار العلماء بالأزهر الشريف، ورئيس مجمع اللغة العربية في القاهرة – مصر.
- معالي أ.د/محمود حمدي زقزوق وزير الأوقاف الأسبق
- سماحة الشيخ الشريف إبراهيم صالح الحسيني رئيس هيئة الإفتاء والمجلس الإسلامي – نيجيريا.
- أ. د. أبو لبابة الطاهر صالح حسين رئيس جامعة الزيتونية بتونس سابقاً، أستاذ التعليم العالي بجامعة الإمارات - تونس.
- فضيلة د. أحمد عبد العزيز الحداد كبير مفتين مدير إدارة الإفتاء بدائرة الشــؤون الإسلامية والعمل الخيري فى دبى - الإمارات.
- د. كلثم عبيد الماجد أستاذ مساعد بمعهد دراسات العالم الإسلامي، جامعة زايد/دبي - الإمارات.
- معالى الأســـتاذ الدكتور/عبد الله نصيف.. رئيس مؤتمر العالم الإسلامي - المملكة العربية السعودية.

# نظرة موجزة في فقه العقوبات بين الآليات والمقاصد والغايات

### العلامة السيّد على الأمين

يســتفاد من أدلّة العقوبات أنّها شُرّعَتْ صوناً للمجتمع وحفظاً للحقــوق ودفعاً للمفاســد الكبرى المترتبة علـــى تلك الأفعال الموجبة لها كما أشار إلى ذلك القرآن الكريم في قول الله تعالى:

(وَلَكُمْ فِي الْقَصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ).

وقد قسّم الفقهاء تلك العقوبات إلى حدود وتعزيرات، والمقصود من الحدود عندهم هـي العقوبات التي يوجد لها تقدير خاص في الشـرع، والتعزيرات هي العقوبات التي لم يرد فيها تحديد خاص لمقدارها ويترك أمرها لنظر الحاكم وتقديره، وهناك من يشـترط أن لا يتجاوز التعزير العقوبات المنصوص عليها في الحدود، وأن يكون دونها في المقدار.

### عقوبة الرجم

ومن تلك العقوبات عقوبة الرجم للزاني المحصن (المتواجد مع زوجته) وللزانية المحصنة (المتواجد عندها زوجها) وهي من العقوبات التي لم ترد في القرآن الكريم ، وإنما الذي ورد فيه بالنسبة إليهما هي عقوبة الجلد للزاني والزانية بدون تفصيل بين الإحصان وعدمه كما جاء في قول الله تعالى:

(الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَاجْلدُوا كُلُّ وَاحد مِّنْهُمَا مانَةَ جَلْدُة وَلاَ تَأْخُذْكُم بِهِمَا رَأَفَةٌ فَي ديسنَ اللهِّ إِن كُنْتَمْ تُوْمنُونَ بِساللهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِر وَلْيَشْهِدْ عَذَابَهُمَا طَانَفَةٌ مُّنَ الْمُوْمنِينَ). ويظهر من قول السيد وَلْيشسيد عليه السالم في الإنجيل (مسن كان منكم بلا خطية فليرمها أولاً بحجر)، وجود عقوبة الرجم في الشرائع السابقة وهو ما ورد في العهد القديم أيضاً كما جاء في سفر التثنية

(يُخْرِجُونَ الْفَقَاةَ إِلَى بَـابِ بَيْتِ أَبِيهَا، وَيَرْجُمُهَا رِجَالُ مَدِينَتَهَا بِالْحِجَارَةِ حَتَّى تَمُوتَ، لأَنَّهَا عَمِلَتْ قَبَاحَةٌ فِي إِسْـرَائِيلَ بِزِنَاهَا فَى بَيْت أَبِيهَا).

وفي السنة النبوية وكتب السيرة أخبار تحكي تطبيق عقوبة الرجم على عهد رسول الله –صلى الله عليه وآله – في حالات معدودة وكذلك في عهد الخلفاء الراشدين رضي الله عنهم، وقد ادعى الإجماع على ثبوتها غير واحد من الفقهاء وأنكرها بعضهم.

#### الإحراق بالنار

ومن العقوبات التي لم ترد في القرآن الكريم عقوبة الإحراق بالنار وإن وردت في أحاديث من السنة النبوية في بعض الموارد. وفي العهد القديم من الإنجيل ما يدل على أن القدماء كانوا يستعملون النيران للقصاص.

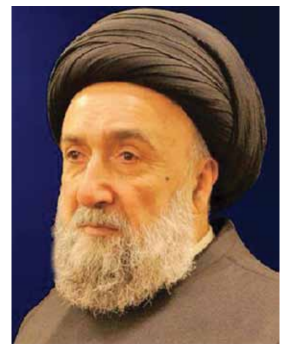
فقد كانوا يحرقون المحكوم عليهم بالإعدام (ار ٢٩: ٢٧ ودا ٢٠ و٢٠). وقد استمرت هذه العادة حتى القرون الوسطى. وكانت الشريعة تأمر بحرق الرجل الذي يتزوج من امرأة وأمها وابنة الكاهن التي زنت: (إذا اتخذ رجل امرأة وأمها، فذلك رذيلة، بالنار يحرقونه وإياهما) (لا ٢٠: ١٤) و (إذا تدنست ابنة كاهن بالزنى، فقد دنست أباها بالنار تحرق) (لا ٢١: ٩).

والعقوبة التي لم ترد في القرآن الكريم كحدّ الرجم وحدّ المرتدّ يقـع الكلام في أنها هل هي تشـريع ثابت لهـنه العقوبة؟ أم أنها كانت من باب التدبير المؤقت الذي اختاره الحاكم لظروف وأسـباب خاصّـة ينتهي بانتهائها؟ وتندرج حينئذ تحت باب التعزيرات التي يترك فيها الأمر للحاكم كما تقدّم.

وكذلك يقع الكلام في الآليات والكيفيات التي ذكرت في تنفيذها من حيث لــزوم الإعتماد عليها أو تركهــا واعتماد غيرها مما تتحقق به الغاية.

ولذلك فقد بحث بعض الفقهاء في كتاب الحدود ونظام العقوبات في أمرين:

الأول: في انحصار العقوبة بالمنصوص عليها وعدمه.



والثاني: في وسيلة التنفيذ.

ومنهم من يذهب إلى عدم الإنحصار بها إنطلاقا من مقاصد تلك العقوبات ومن أن الأدلة لم تكن في مقام التعيين والحصر بها عند ذكرها، وإنما كانت في مقام الإعتماد عليها بما هي من الوسائل الرادعة، وليس لانحصار الردع بها، ولذلك لم تنحصر الأفعال الموجبة للعقوبة بتلك الأسباب المنصوصة، بل كانت في مقام ذكرها باعتبارها من الموجبات البارزة، ولذلك ثبتت موجبات أخرى اندرجت في باب التعزيرات، ويقال نفس هذا الكلام في العقوبات أيضاً، وعليه فإن كانت هناك عقوبة أخرى يتحقق بها الردع فلا موجب للإنحصار في المنصوص عليها.

والحاصل أن مقاصد العقوبة في الشريعة هي الردع والتَأديب كما يستفاد من مجموع أدلَتها، وليس هناك من غاية أخرى وراء تشريعها، فهي ليست نظير العبادات المعدودة عند الفقهاء من الواجبات التعبدية والأمور التوقيفية التي يقتصر فيها على صيغتها الواردة عن صاحب الشرع.

والحدود لا تختلف عن التعزيرات في المقصد والغاية، فكما أن التعزيرات تُركَتْ لتقديسر الحاكم لما يتحقق به الردع، فلماذا لا يكون ذلك في الحدود أيضاً بلحاظ تطبيقاتها ومقاصدها ووسائل تنفيذها، ومجرد التسمية لهذه بالحدود ولتك بالتعزيرات لا يحدث فرقاً جوهرياً بينهما في المقاصد

وقد ورد في الحديث عن رسـول الله -صلّى عليه واله-: (إنّ الله كتب الإحسان على كل شـيء، فإذا قتلتم فأحسنوا القتلة، وإذا ذبحتم فأحسنوا الذبحة وليحد أحدكم شفرته وليرح ذبيحته).

وهـذا الحديث الذي نخرج به عمّا دل على انحصـار وسـيلة التنفيذ بالسـيف أو الرجم أو الإحراق إلى غيرها مما هو أحسن منها، كذلك يمكن أن نخرج بـه عما يمكن أن يكون مشـعرا بانحصـار العقوبة بكيفية ومقدار خاصَـين من خلال العموم الحاكم على تلك الأدلة في قوله صـلّى الله عليه وآله: (إن الله كتب الإحسان في كلّ شيء).

ومن خلال ما تقدّم ينظر إلى الكيفية الخاصّـة الواردة في حدّ الحرابة الذي ذكر فيه القتل والصــلب وتقطيع الأيدي والأرجل كما جاء في قوله تعالى(إنّما جَزَاءُ الّذِينَ يُحَارِيُونَ الله وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ في الْأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقتَلُوا أَوْ يُصَلِّبُوا أَوْ تَقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم مَنْ خَلَاف أَوْ يُنفَوْا مِنَ الْأَرْضِ ذَلكَ لَهُمْ خَزْيٌ في الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ) وهي من الكيفيات التي لا تختص وَلهُمْ في الكريم فقد وردت في العهد القديم أيضاً: سفر صموئيل الثاني ٢١: ٩:

(وَسَلَّمَهُمْ إِلَى يَدِ الْجِبْعُونِيِّينَ، فَصَلَبُوهُمْ عَلَى الْجَبَلِ أَمَامَ الرَّبُ. فَسَقَطُ السَّبْعَةُ مَعًا وَقُتِلُوا فِي أَيَّامِ الْحَصَادِ، فِي أُوَّلِهَا فِي ابْتِدَاءِ حَصَاد الشَّعير).

وسفر صموئيل الثاني 4: ١٢:

(وَأَمَــرَ دَاوُدُ الْغَلْمَــانَ فَقَتَلُوهُمَــا، وَقَطَعُوا أَيْدِيَهُمَــا وَأَرْجُلَهُمَا، وَعَلَقُوهُمَا عَلَىَ الْبرْكَة في حَبْرُونَ).

#### بين المحارب وأسير الحرب

والمحارب عند الفقهاء هو الذي يشهر السلاح ويعتدي على الناس قتلاً وسلباً ويروع الآمنين ويقطع السبيل ويزعزع الأمن والإستقرار في المجتمع ويسعى للفساد في الأرض، وهو قريب من معنى الإرهابي بالمصطلح السياسي في أيامنا، ويختلف المحارب في المعنى والحكم عن أسير الحرب في اصطلاحهم كما سيأتى حكمه.

وهذه العقوبة للمحارب لا يستفاد من أدلتها الحصر بها كماً وكيفاً، بل يمكن تجاوزها إلى ما يحقق الغاية من تشريعها وهو الردع الذي يحصل بالقصاص قتلاً، وقد ورد في بعض النصوص أن المحارب يُقتل إذا قَتل وليس مطلقاً، وهذا يشعر بالخروج عن ظاهر الآية في التخيير بين القتل وغيره مما هو مذكور في الآية.

والــذي يظهر من آية المحارب أنها في مقام بيان الإســتحقاق للعقوبة وليست في مقام بيان وجوب التنفيذ للشكل المذكور، فإن الشــكل قد يكــون وارداً أحيانــا لبيان المزيــد من الردع والتغليــظ فــي العقاب لتحقيــق الإبتعاد عن هــذه الجريمة النكراء، وليســت هي في مقام بيان وجوب التنفيذ على النحو الوارد في الآية.

وعلى كل حال فهي غير ناظرة إلى أسير الحرب وغيره من الأبرياء الخارجين عن الآية المذكورة، قال الله تعالى: (ويطعمون الطعام على حبّه مسكيناً ويتيماً وأسيرا) وجاء في الحديث: (وقد الستد غضب الله على مَنْ ظلم من لا يجد ناصراً غير الله، وأقحش الظلم ظلم المستسلم) وقال تعالى: (من قتل نفساً بغير نفس أو فساد في الأرض فكأنما قتل الناس جميعاً) وهذا مما يدل على أن قتل الأسرى والأبرياء -من كل بني البشر-وتعذيبهم هو من الظلم الذي نهت عنه الشريعة نهياً قاطعاً، وقد ورد في أخبار السيرة أن رسول الله-صلى الله عليه وآله- قد عفا عن أسرى معركة بدر الذين كانوا من المشركين، وهذا ما ينسجم مع ما ورد في القرآن الكريم من التخيير في حكم الأسرى بين تحريرهم مناً أو مع الفدية كما جاء في قوله تعالى:

(فَإِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفُرُوا فَضَــرْبَ الرِّقَابِ حَتَّــى إِذَا أَتَّخَنتُمُوهُمُ فَشُدُوا الْوْثَاقَ فَإِمَّا مَنَّا بَعْدُ وَإِمَّا فِدَاءً حَتَّى تَضَعَ الْحَرْبُ أَوْزَارَهَا)

وبالحديث المتقدم: (إنّ الله كتب الإحسان على كل شيء، فإذا قتلتم فأحسنوا القتلة، وإذا ذبحتم فأحسنوا الذبحة وليحد أحدكم شفرته وليرح ذبيحته) يتم تفسير ما ورد عنه صلى الله عليه وآله من قوله لأبي جهل في مكة (جئتكم بالذبح) عندما ألقى عليه بعض الجهلة قطعة من حيوان، فهو كلام لبيان طريقة الذبح للحيوان الذي يراد أكله، لأنهم كانوا يأكلون الميتة والمنخنقة والمتردية والموقوذة، وليس لهم معرفة بطريقة الذبح، ولم يكن النبي في مقام التهديد بالذبح لهم كما فهمه البعض، فإن مكة كانت داراً للرعوة، ولم يكن النبي فيها لموقع الذي يسمح له بالتهديد بالحرب والذبح، وقد وردت في الموقع الذي يسمح له بالتهديد بالحرب والذبح، وقد وردت عقوبة الذبح في الإنجيل: (أمًا أَعْدَائي، أُولئكُ الدِّينَ لَمْ يُرِيدُوا أَنْ مَلْكَ عَلَيْهمْ، قَأْتُوا بهمْ إلى هُنَا وَاذْبَحُوهُمْ قَدُّامَى).

#### المماثلة في العقاب

وما ورد في سـورة البقرة من قوله تعالى: (فَمَنِ اعْتَدَى عَلَيْكُمْ فَاعْتَــدُوا عَلَيْه بِمثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللهَّ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهُ مَعَ الْمُتَّقِينَ) وفَيَ سَورة النحل:

(وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ وَلَذِن صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لَلُمَ اللَّمَ اللَّهَ البَعَقَابِ والإعتداء، فإن المصابرين)، ليس تشريعاً للمماثلة في العقاب والإعتداء، فإن الرد على العدوان لا يكون اعتداء، وإنما هو مجازاة على فعل المعتدي، وقد أطلق عليه نفس الإسم من باب المعنى المجازي لا على نحبو الحقيقة كما يقبول علماء البيان، فالكلام في الآيتين ناظر إلى أصل استحقاق الفاعل للعقاب لا إلى كيفيته، فلبو مثل المعتدي بالجثة فهذا لا يعني جواز التمثيل بجثته. وبالجملة فإن معاقبة المعتدي تبقى محكومة للأدلة الناهية عن تجاوزها.

والتوسّع في موضوع الكلام بالنقض والإبرام موكول إلى مباحث علم الفقه، والله سبحانه وتعالى هو الأعلم.